# 箴言

你要专心仰赖耶和华,不可倚靠自己的聪明,在你一切所行的事上都要认定他,他必指引你的路。3:5-6

# 箴言和诗篇的比较

## 诗篇:

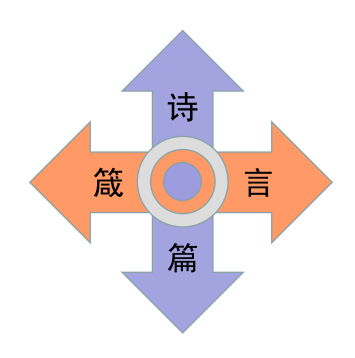
- ▶ 注重灵交,论人在上帝面前的生活
- ▶ 在诗篇中,信徒跪下祷告

## 箴言:

- 注重的是行为,论人在人面前的生活
- ➤ 在箴言里,信徒站立行事

《诗篇》:人与神之间,祷告颂赞的篇章。

《箴言》:人与人之间,待人接物的智慧。



钥词:智慧。

箴言所论的是「做人的智慧」,一个人要懂得如何完 美地生活,必须以上帝为中心,向上帝支取属 天的智慧, 将他的教训实践在每天待人接物的 生活当中。是一本实用的「基督徒文化基本教 材」。有人说,箴言不是一个金矿,需要去挖 掘才能开采出来,乃是一堆珍宝,准备好了, 请你自行取用。箴言将待人处事的人生智慧。 以格言的形式陈列, 让人易学易记。

分段: 1-9章: 论智慧。

10-31章: 格言。

作者: 所罗门, 亚古珥(30章), 利慕伊勒王(31章)。

## 所罗门

年轻时登基,就向神求智慧,为了可以听讼,治理国家。因此神甚喜悦,也把他所没有祈求的富足、尊荣都赐给他,超越世上列王。

神赐给所罗门极大的智慧聪明和广大的心,如同海沙不可测量。··· 他作箴言三千句,诗歌一千零五首。(王上4:29,31)

《箴言》全书共915节,只是所罗门作品的一小部分。

《箴言》讲论智慧的宝贵,呼吁人要追求智慧,成为智慧人。

其实亚当起初就是为了追求智慧,吃了分别善恶树上的果子,结果眼睛虽然明亮了,却从此堕落了。



智慧有两种,一种是从上头来的智慧,一种是属地的、 属情欲的、属鬼魔的智慧。

前者是生命树所代表的,后者是分别善恶树所代表的。

人吃了生命树的果子,就能永远活着(创3:22);而人吃了从天上降下来的粮一基督,也能永远活着(约6:51)。圣经里唯有这两样东西,人吃了可以永远活着,显见生命树的果子就代表基督。

基督里面蕴含神本性的一切丰富,例如:公义、圣洁、爱、喜乐、平安、忍耐、恩慈、良善、信实、温柔、节制…。人得到基督,就得到一切。

智慧也在基督里面。

神又使他成为我们的<mark>智慧、公义、圣洁、救赎。(林前</mark> 1:30)

这样的智慧,是有神同在的智慧,使人谦卑,敬畏神。 这是从上头来的智能,是清洁、和平、温良柔顺,满有 怜悯,多结善果,没有偏见,没有假冒的。(雅3:17-18) 这就是箴言所谓的「真智慧」,是神要我们追求的。

祂给正直人存留真智慧,给行为纯正的人作盾牌。

(箴2:7)

我儿,要谨守真智慧和谋略,不可使他离开你的眼目。 (箴3:21)

与众寡合的,独自寻求心愿,并恼恨一切真智慧。

(箴18:1)

分别善恶树的果子,则代表没有神,没有爱,没有谦卑,没有温柔,没有公义···的「纯」智慧。

亚当追求这样的智慧,想要离神独立,结果就堕落了。你们心里若怀着苦毒的嫉妒和纷争,就不可自夸,也不可说谎话抵挡真道。这样的智慧不是从上头来的,乃是属地的,属情欲的,属鬼魔的。(雅3:14-15)

分别善恶树的果子,则代表没有神,没有爱,没有谦卑,没有温柔,没有公义···的「纯」智慧。

亚当追求这样的智慧, 想要离神独立, 结果就堕落了。

你们心里若怀着苦毒的嫉妒和纷争,就不可自夸,也不可说谎话抵挡真道。这样的智慧不是从上头来的, 乃是属地的,属情欲的,属鬼魔的。(雅3:14-15)

- ❖ 属地的:体(对物质界)
- ❖ 属情欲的: 魂(对人际关系)
- ❖ 属鬼魔的:灵(对灵界)

#### 工作技能的智慧:

比撒列和亚何利埃布尔,并一切心里有<mark>智慧</mark>的,就是蒙耶和华赐<mark>智慧</mark>聪明、叫他知道做圣所各样使用之工的,都要照耶和华所吩咐的做工。(出36:1)

户兰满有<mark>智慧、聪明、技能,善于各样铜作。他来到所</mark> 罗门王那里,做王一切所要做的。(王上7:14) 面对人生各样难题所需的智慧

所罗门拥有这方面的智慧, 所以他在审判两名妓女争 子的案件中, 能够掌握人的心理, 作出正确的判决。



《箴言》里面所讲的智慧,也都属于这个层面,教导人在与人相处时,该有怎么样的态度和对策。

但《箴言》也有超越字面意义的灵意,这就是属灵层次的智能,需要圣灵的开启,才能明白。

对于灵界奥秘的智慧,包括对神旨意的了解

法老对约瑟说:「神既将这事都指示你,可见没有人像你这样有聪明、有智慧。」(创41:39)

在你国中有一人(但以理),他里头有圣神的灵,你父在世的日子,这人心中光明,又有聪明智慧,好像神的智慧。(但5:11)

在《箴言》里,「智慧」就是圣子自己的化身。

在耶和华造化的起头,在太初创造万物之先,就有了我(智慧)。从亘古,从太初,未有世界以前,我已被立。没有深渊,没有大水的泉源,我已生出。大山未曾奠定,小山未有之先,我已生出。耶和华还没有创造大地和田野,并世上的土质,我已生出。(箴8:22-26)

「智慧」在创世以前就出生,圣子也是早在太初就有。 太初有道(话),道与神同在,道就是神。(约1:1) 他立高天,我(智慧)在那里;他在渊面的周围,划出圆圈。上使穹苍坚硬,下使渊源稳固,为沧海定出界限,使水不越过祂的命令,立定大地的根基。

那时,我在祂那里为工师,日日为祂所喜爱,常常在 祂面前踊跃,踊跃在祂为人预备可住之地,也喜悦住 在世人之间。(箴8:27-31)

神借着「智慧」造天地。

《约翰福音》则说,万物是借着圣子(神的话)造成的。 这道太初与神同在。万物是借着他造的;凡被造的, 没有一样不是借着他造的。(约1:2-3) 他立高天,我(智慧)在那里;他在渊面的周围,划出圆圈。上使穹苍坚硬,下使渊源稳固,为沧海定出界限,使水不越过祂的命令,立定大地的根基。

那时,我在祂那里为工师,日日为祂所喜爱,常常在 祂面前踊跃,踊跃在祂为人预备可住之地,也喜悦住 在世人之间。(箴8:27-31)

「智慧」喜悦住在世人之间。

《约翰福音》则说,圣子是「道成了肉身,住在我们中间」(约1:14)。

他又被称为「以马内利」(神与我们同在)。

《箴言》将智慧拟人化,说他在街市上呼喊,他在创造天地,他在建造房屋,设摆筵席,其实全都是在指圣子。

所以当《箴言》呼吁我们追求智慧时,更深层的含意,就是叫我们追求基督。

当我们把《箴言》里的「智慧」,用「基督」来取代时,就能读出新约的意境。

你们查考圣经,因你们以为内中有永生;给我作见证的就是这经。然而,你们不肯到我这里来得生命。

(约5:39-40)

《箴言》就是在为基督作见证,我们读了之后,就应该来到基督那里,与他相交,从他得着生命。

## 箴言的三个特点

## 1.注重个人:

箴言里所有的教训都是针对个人而发的, 箴言从来未曾用过「以色列」这个名词, 也未提及亚伯拉罕、以撒等列祖的名字, 或犹太人的历史, 它的对象是个人, 可以说超越国界, 包括世界上的每一个人。

#### 2.注重因果:

箴言处处强调人的一言一行,终必影响自己最终的命运( 箴 1:32-33、2:21-22),它劝人要做一个公义正直的人, 这样的为人不但是上帝所要求的,也是一个人追求幸福 所必须的。

## 3.注重实行:

箴言的每一句话,都跟人实际的生活息息相关,它教导人成功的秘诀在乎敬畏上帝、生活的智慧从他而来,因此上帝的儿女必须以上帝为生活的重心,凡事寻求上帝的智慧,来处理人生中一切的问题。

## 箴言的分段(舒兹的分法)

| 1 导言         | 1:1-7     |
|--------------|-----------|
| Ⅱ智慧与愚昧的对比    | 1:8-9:18  |
| A智慧之宝贵       | 1:8-2:22  |
| 可远损友         | 1:8-19    |
| 愚者蔑之         | 1:20-33   |
| 救人脱离恶男女      | 2:1-22    |
| B智慧所赐之福      | 3:1-35    |
| 神使智慧人昌盛      | 3:1-18    |
| 神保护智慧人       | 3:19-26   |
| 神赐福智慧人       | 3:27-35   |
| C经验中所得之智慧的利益 | 4:1-27    |
| D对愚行之警告      | 5:1-7:27  |
| 当远淫妇         | 5:1-23    |
| 勿作保          | 6:1-5     |
| 懒惰和诡诈的危险     | 6:6-19    |
| 淫行的愚昧        | 6:20-7:27 |

## 箴言的分段(舒兹的分法)

| E智慧的拟人化    | 8:1-9:18    |
|------------|-------------|
| 智慧之富       | 8:1-31      |
| 智慧致福       | 8:32-36     |
| 智慧设筵       | 9:1-12      |
| 愚昧之邀宴      | 9:13-18     |
| Ⅱ伦理格言      | 10:1-22:16  |
| A是非实际之对比   | 10:1-15:33  |
| B勉人敬畏顺服神   | 16:1-22:16  |
| IV 智慧人的言语  | 22:17-24:34 |
| A智慧与愚昧的道路  | 22:17-24:22 |
| B实用的警告     | 24:32-34    |
| V希西家之人的辑录  | 25:1-29:27  |
| A君臣均当敬畏神   | 25:1-28     |
| B警告及道德教训   | 26:1-29:27  |
| Ⅵ亚古珥之言语    | 30:1-33     |
| VII利慕伊勒之言语 | 31:1-31     |

# 箴言的功用(1:1-7)

古代教育资源短缺,书卷稀少,以箴言的形式传递人生智慧,就成了最方便的途径。

箴言言简意赅,易学易记,使愚人通达,使智能人 增长学问。

要使人晓得智慧和训诲,分辨通达的言语;使人处事领受智慧、仁义、公平、正直的训诲;使愚人灵明;使少年人有知识和谋略;使智能人听见,增长学问;使聪明人得着智谋;使人明白箴言和譬喻,懂得智慧人的言词和谜语。(1:1-6)

## 得到智慧的两个途径

A. 父母的教导(1:8-19)

我儿,要听你父亲的训诲,不可离弃你母亲的法则;因为这要作你头上的华冠,你项上的金炼。(1:8-9)

B. 街市上的宣讲(1:20-33)

智慧在街市上呼喊,在宽阔处发声,在热闹街头喊叫,在城门口,在城中发出言语。(1:20-21)

犹太人的义务教育,大约是从主前第一世纪开始。在此之前,古代以色列人都是由父亲教导儿女识字,学习律法(妥拉,即摩西五经)。

我今日所吩咐你的话,都要记在心上,也要殷勤教训 你的儿女。(申6:6-7)

## 犹太传统规定,父亲有责任为儿子做以下几件事:

- 1. 为他行割礼。
- 2. 如果是长子, 要将他赎出来。
- 3. 教导他妥拉律法。
- 4. 教他一门手艺。
- 5. 为他娶妻。
- 6. 有人还主张: 教他游泳。

## 《箴言》前七章,每章都有父亲劝诫儿子的话:

我儿,要听你父亲的训诲,…(箴1:8)

我儿,你若领受我的言语,…(箴2:1)

我儿,不要忘记我的法则; \*\*\*(箴3:1)

众子啊,要听父亲的教训,…(箴4:1)

我儿,你要听受我的言语,…(箴4:10)

我儿,要留心听我的言词,…(箴4:20)

我儿,要留心我智慧的话语, \*\*\*(箴5:1)

我儿,要谨守你父亲的诫命; \*\*\*(箴6:20)

我儿,你要遵守我的言语,…(箴7:1)

所罗门发表他的箴言,先知向百姓传递启示和警告,很可能都是在人来人往的城门口和街市上。

此外,摩西律法也要写在城门上,让人阅读,因为当时书卷难得,更无书店:

无论你坐在家里,行在路上,躺下,起来,都要谈论。 也要系在手上为记号,戴在额上为经文;又要写在你 房屋的门框上,并你的城门上。(申6:7-9)

这些都是「智慧在街市上呼喊」所象征的意思,人们 在城门口,在街市上,都有机会听见或读到神的话, 所以无可推诿。 父母的教导和街市上的宣讲,是当时人们获得知识和智能的两个途径。而这知识和智能,就是指神的话,包括摩西律法、所罗门箴言、先知预言。

耶和华赐人智能,知识和聪明都由祂口而出。(箴2:6)

从表层、字面上的意义上来看,所罗门是要人认真听 从父母所教导的律法,也要人响应神透过君王、祭司、 先知,在街市上发出的呼吁。

## 1. 智慧须要寻找和追求(2:1-6)

我儿,你若领受我的言语,存记我的命令,侧耳听智慧,专心求聪明,呼求明哲,扬声求聪明,寻找他,如寻找银子,搜求他,如搜求隐藏的珍宝。(2:1-4)

#### 2. 智慧使人走正路(2:7-12)

我儿,你若领受我的言语,存记我的命令,侧耳听智慧,专心求聪明,呼求明哲,扬声求聪明,寻找他,如寻找银子,搜求他,如搜求隐藏的珍宝。(2:1-4)

#### 2. 智慧使人走正路(2:7-12)

智慧必入你心;你的灵要以知识为美。谋略必护卫你;聪明必保守你,要救你脱离恶道,脱离说乖谬话的人。(2:10-12)。

以赛亚看见神,就得到智慧,认识自己的污秽,也 看见自己住在嘴唇不洁的民当中。(赛6:5)

## 3. 智慧使人躲避恶道(2:13-22)

## A. 恶人的道

那等人舍弃正直的路,行走黑暗的道,欢喜作恶,喜爱恶人的乖僻,在他们的道中弯曲,在他们的路上偏僻。(2:13-15)

正直的路是生命树的道路,恶人的道是分别善恶树的道路。

前者倚靠神,让神作主,有神的光照;后者倚靠自己,自己作王掌权,就落在自己的黑暗中。

## 3. 智慧使人躲避恶道(2:13-22)

## B. 淫妇的道

智慧要救你脱离淫妇,就是那油嘴滑舌的外女。她离弃幼年的配偶,忘了神的盟约。她的家陷入死地;她的路偏向阴间。凡到她那里去的,不得转回,也得不着生命的路。(2:16-19)

智慧能救人脱离钱财(1:10-19)和女色的试探。

淫妇和外女在灵意上,也可以指一切吸引人,使人 从内在与主相交的生活中出去的东西,包括世界的 吸引,属灵的野心,叫人失去对神起初的爱,和对 基督纯一清洁的心。

- 1. 与神的关系(3:1-12)
- 2. 智慧为至宝(3:13-26)
- 3. 与人的关系(3:27-35)

## 1. 与神的关系(3:1-12)

我儿,不要忘记我的法则;你心要谨守我的诫命;因为他必将长久的日子,生命的年数与平安,加给你。(3:1-2)

不可使<mark>慈爱、诚实</mark>离开你,要系在你颈项上,刻在你心版上。这样,你必在神和世人眼前蒙恩宠,有聪明。(3:3-4)

慈爱(kindness, mercy, love),相对于恨和自私。 诚实(truth, faithfulness),相对于伪善和虚假。

## 1. 与神的关系(3:1-12)

你要专心仰赖耶和华,不可倚靠自己的聪明。在你一切所行的事上,都要认定祂,祂必指引你的路。 (3:5-6)

「认定」原文是「认识」, 「同房」也是同一个字, 所以是指很亲密的认识。

在所行的事上认定神,就是指在所行的事上,要与神保持亲密的交通,祂就会在你的里面感动你,在 外面环境中引导你,使你走在祂的旨意中。

#### 1. 与神的关系(3:1-12)

不要自以为有智慧;要敬畏耶和华,远离<mark>恶事</mark>。这便医治你的肚脐,滋润你的百骨。(3:7-8)

肚脐(或脐带)是人的力量中心, 意指全身的健康。

恶事包括一切凭自己作主,凭自己力量行,不顾神旨意的事。这会使人消耗心神,失去安息和健康, 甚至遭神管教。

敬畏神,寻求神旨意,靠神的恩典行事,就是学主的样式,负主的轭,我们就得享安息,身体就康健,因为主的轭是容易的,主的担子是轻省的。

## 1. 与神的关系(3:1-12)

你要以财物和一切初熟的土产尊荣耶和华。这样,你的仓房必充满有余;你的酒醡有新酒盈溢。 (3:9-10)

我儿,你不可轻看耶和华的管教,也不可厌烦祂的责备;因为耶和华所爱的,祂必责备,正如父亲责备所喜爱的儿子。(3:11-12)

#### 1. 与神的关系(3:1-12)

我儿,你不可轻看耶和华的管教,也不可厌烦祂的责备;因为耶和华所爱的,祂必责备,正如父亲责备所喜爱的儿子。(3:11-12)

人对神管教的反应, 显明他是一个智慧人或愚昧人。

智慧人会感谢神的管教,从中悔改,记取教训。愚昧人则用脚踢刺,愤怒埋怨,不知道这是神化装的祝福。

得智慧,得聪明的,这人便为有福。因为得智慧胜过得银子,其利益强如精金,比珍珠宝贵;你一切所喜爱的,都不足与比较。(3:13-15)

# 这至宝就是基督。

不但如此,我也将万事当作有损的,因我以认识我主基督耶稣为至宝。我为他已经丢弃万事,看作粪土,为要得着基督。(腓3:8)

他右手有长寿,左手有富贵。他的道是安乐;他的路全是平安。他与持守他的作生命树;持定他的,俱各有福。(3:16-18)

基督就是生命树,也是真葡萄树。我们连于他,就从他得生命。教会持定元首基督,全身就靠着他,筋节得以相助联络,大得长进。(西2:19)

耶和华以智慧立地,以聪明定天,以知识使深渊裂开,使天空滴下甘露。(3:19-20)

再次显示,智能就是圣子,神藉他创造天地。

我儿,要谨守真智慧和谋略,不可使他离开你的眼目。这样,他必作你的生命,颈项的美饰。你就坦然行路,不致碰脚。

你躺下,必不惧怕;你躺卧,睡得香甜。忽然来的惊恐,不要害怕;恶人遭毁灭,也不要恐惧。

因为耶和华是你所倚靠的; 祂必保守你的脚不陷入 网罗。(3:21-26)

这是枝子连在葡萄树上的结果。

## 3. 与人的关系(3:27-35)

你手若有行善的力量,不可推辞,就当向那应得的人施行。你那里若有现成的,不可对邻舍说: 「去吧,明天再来,我必给你。」(3:27-28)

不可嫉妒强暴的人,也不可选择他所行的路。因为, 乖僻人为耶和华所憎恶;正直人为祂所亲密。 (3:31-32) 《箴言》和《申命记》有一些类似的地方。

两者都用许多词汇代表神的话:《申命记》里是神的 诫命、律例、典章、法度;《箴言》里则是父亲的教 训、法则、言语、命令。

这两卷书都强调遵守神话语的福,和违背神话语的祸。

《申命记》是摩西在约但河东,重申神在西乃山上所颁布的律法;《箴言》里也是多处重复讲述同一个题目。重复说,表示很重要,这也是神第二次的说话。

智慧为首; 所以, 要得智慧。在你一切所得之内必得 聪明。

高举智慧,她就使你高升;怀抱智慧,她就使你尊荣。 她必将华冠加在你头上,把荣冕交给你。(4:7-9)

智慧就是基督,基督是万有之首,是宇宙至宝。保罗宁可丢弃万事,也要得着基督。

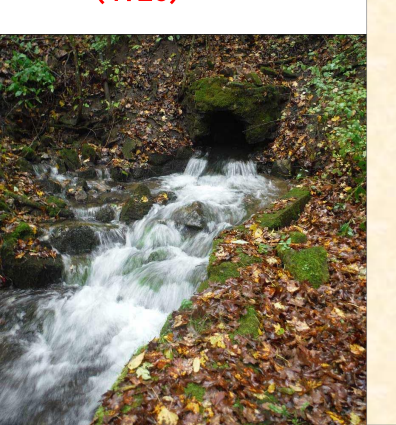
高举基督,他就使你高升;怀抱基督,他就使你尊荣。 追求基督,他就使你得到永恒的荣耀冠冕,不是这地 上会衰残的冠冕。 我儿,你要听受我的言语,就必延年益寿。我已指教你走智慧的道,引导你行正直的路。(4:10-11)

你们要进窄门。因为引到灭亡,那门是宽的,路是大的,进去的人也多;引到永生,那门是窄的,路是小的,找着的人也少。(太7:13-14)

得着智慧的人,才能找到这条小路。

这条道路是生命树的道路,就是舍己、顺服、谦卑、倒空、饶恕、接纳、感谢、赞美、一无挂虑、常常喜乐、凡事祷告的道路。

你要保守你心, 胜过保守一切, 因为一生的果效 是由心发出。 (4:23)



Watch over your heart with all diligence, For from it flow the springs of life. (NASU)

你要尽全力看守你的心,因为生 命的泉源从它流出。

源头若被污染,就是内心的动机不纯净,一生的道路就走错了。

清心的人有福了,因为他们必得 见神。(太5:8)

清心:信主的动机单纯,没有诡诈掺杂,没有别的隐藏目的,不 是为了贪图利益,才来追求主。 箴言第5章全章、第6章后半章(23-35节)、第7章全章, 全在说逃避淫妇。

你们要逃避淫行。人所犯的,无论什么罪,都在身子以外,惟有行淫的,是得罪自己的身子。(林前6:18)

淫乱不仅破坏一个人,更破坏一个家,会拆毁一个教会,一整个事工。

大卫犯奸淫,虽然悔改了,咒诅还是临到他的家,内 战临到他的国,神的名也蒙羞。 奸淫和酒,并新酒,夺去人的心。(何4:11)

奸淫使人丧失理智,漠视神的警告,直奔地狱。

要逃避这罪,就应该像约瑟逃避他的主母一样,否则会越陷越深,难以自拔。

约瑟胜过淫乱的试探,使神一直与他同在,后来成为 埃及的宰相。

所以《箴言》一再强调,要远离淫妇的家门。

你所行的道要离她远,不可就近她的房门。(箴5:8)

你的心不可偏向淫妇的道,不要入她的迷途。(箴7:25)

你要喝自己池中的水,饮自己井里的活水。你的泉源岂可涨溢在外?你的河水岂可流在街上?惟独归你一人,不可与外人同用。(5:15-17)

池、井、泉源、河水,都是指自己的妻子。

我妹子,我新妇,乃是关锁的园,禁闭的井,封闭的泉源。… 妳是园中的泉,活水的井,从利巴嫩流下来的溪水。(歌4:12,15)

禁闭的井、封闭的泉源,讲到夫妻间专属、亲密、忠实、排他的关系。丈夫单单钟情于妻子,妻子也单单归给丈夫。

要使你的泉源蒙福; 要喜悦你幼年所娶的妻。

她如可爱的麀(yōu)鹿,可喜的母鹿;愿她的胸怀使你时时知足,她的爱情使你常常恋慕。(5:18-19)



懒惰人哪,你去察看 蚂蚁的动作,就可得 智慧。

蚂蚁没有元帅,没有官长,没有君王,尚 官长,没有君王,尚 且在夏天预备食物, 在收割时聚敛粮食。 (6:6-8)



夏天就是收割的季节。

蚂蚁是认识神的时刻的小动物,会抓住时机做对的事。

懒惰人哪, 你要睡到 几时呢? 你何时睡醒 呢?

再睡片时,打盹片时,抱着手躺卧片时,你的贫穷就必如强盗速来,你的缺乏彷佛拿兵器的人来到。

(6:9-11)



灵意上,懒惰人就是灵里沉 睡的人,陶醉在世界上的事 物中,向神没有反应。

他就像愚拙的童女,没有抓住时机买油(圣灵),以致当主来的时候,被关在门外哀哭切齿。

耶和华所恨恶的有六样,连祂心所憎恶的共有七样,就是:高傲的眼,撒谎的舌,流无辜人血的手,图谋恶计的心,飞跑行恶的脚,吐谎言的假见证,并弟兄中布散纷争的人。(6:16-19)

「耶和华所恨恶的有六样,连祂心所憎恶的共有七样」,这种先举六样,再补充一样的表达方式,通常是意味「耶和华所恨恶的,目前想到的有七样,但不限于这七样。」因为可以再补充。

实际上也是如此,例如拜偶像、行淫乱的,也是神所恨恶的,却没列在其中。

耶和华所恨恶的有六样,连祂心所憎恶的共有七样,就是:高傲的眼,撒谎的舌,流无辜人血的手,图谋恶计的心,飞跑行恶的脚,吐谎言的假见证,并弟兄中布散纷争的人。(6:16-19)

# 神所恨恶的这七样,分成三类:

●思想: 高傲的眼, 图谋恶计的心。

●言语: 撒谎的舌,作假见证,布散纷争。

● 行为:流无辜人血的手,飞跑行恶的脚。

我儿,要谨守你父亲的 诫命;不可离弃你母亲 的法则,要常系在你心 上,挂在你项上。

你行走,他必引导你; 你躺卧,他必保守你; 你睡醒,他必与你谈论。

因为诫命是灯,法则是 光,训诲的责备是生命 的道,能保你远离恶妇, 远离外女谄媚的舌头。

(6:20-24)

当用各样的智慧,把基督的道理丰丰富富的存在心里。(西3:16)

我儿,你要遵守我的言语,将我的命令存记在心。

遵守我的命令就得存活;保守我的法则,好像保守眼中的瞳人,系在你指头上,刻在你心版上。

对智慧说: 妳是我的姊妹, 称呼聪明为你的亲人, 她就保你远离淫妇, 远离说谄媚话的外女。(7:1-5)

外女(a foreign woman):外来的女人、娼妓、野花,对应于内人、家花。

本章用说故事的手法,呈现人被淫妇诱惑的过程。在灵意上,也可以说明人在内在生活中,所受到的试探。

我曾在我房屋的窗户内,从我窗棂之间往外观看:

见愚蒙人内,少年人中,分明有一个无知的少年人, 从街上经过,走近淫妇的巷口,直往通她家的路去, 在黄昏,或晚上,或半夜,或黑暗之中。

看哪,有一个妇人来迎接他,是妓女的打扮,有诡诈的心思。

这妇人喧嚷,不守约束,在家里停不住脚,有时在街市上,有时在宽阔处,或在各巷口蹲伏,拉住那少年人,与他亲嘴,脸无羞耻对他说:(7:6-13)

「平安祭在我这里,今日才还了我所许的愿。因此, 我出来迎接你,恳切求见你的面,恰巧遇见了你。

我已经用绣花毯子,和埃及线织的花纹布,铺了我的床。我又用没药、沉香、桂皮熏了我的榻。(7:14-17)

你来,我们可以饱享爱情,直到早晨;我们可以彼此亲爱欢乐。因为我丈夫不在家,出门行远路;他手拿银囊,必到月望才回家。」

淫妇用许多巧言诱他随从,用谄媚的嘴逼他同行。

少年人立刻跟随她,好像牛往宰杀之地,又像愚昧人带锁炼去受刑罚,直等箭穿他的肝,如同雀鸟急入网罗,却不知是自丧己命。(7:18-21)

## ●智慧的开端:

我一智慧以灵明为居所,又寻得知识和谋略。

敬畏耶和华,在乎恨恶邪恶;那骄傲、狂妄,并恶道, 以及乖谬的口,都为我所恨恶。(8:12-13)

灵明就是审慎(prudence),智慧与审慎的心同在,不被感情冲昏头,也不被欲望蒙蔽。

敬畏耶和华是智慧的开端(9:10),所以得着智慧,首先就会敬畏神,敬畏神就会恨恶邪恶:包括骄傲、狂妄、恶道、乖谬的口。

## ●智慧的功用:

我有谋略和真知识; 我乃聪明, 我有能力。

帝王藉我坐国位;君王藉我定公平。王子和首领,世上一切的审判官,都是藉我掌权。(8:14-16)

君王借着智慧,才能掌权。

灵意上,我们是靠着基督(智慧)执掌王权,就是枝子要连在葡萄树上,才能结出工作的果子(领人信主)。

## ●智慧的祝福:

爱我的,我也爱他;恳切寻求我的,必寻得见。

丰富尊荣在我;恒久的财并公义也在我。我的果实胜过黄金,强如精金;我的出产超乎高银。

我在公义的道上走,在公平的路中行,使爱我的,承 受货财,并充满他们的府库。(8:17-21)

智慧使人得到尊荣、货财,都是指永恒的产业,所以其价值超过地上的金银。

# ● 智慧在太初以先就有:

在耶和华造化的起头,在太初创造万物之先,就有了我。从亘古,从太初,未有世界以前,我已被立。

没有深渊,没有大水的泉源,我已生出。大山未曾奠定,小山未有之先,我已生出。

耶和华还没有创造大地和田野,并世上的土质,我已生出。(8:22-26)

神创造天地以前,智慧就已生出,就已被立;可见智慧就是指圣子。

爱子是那不能看见之神的像,是首生的,在一切被造的以先。(西1:15)

# ●神借着智慧创造天地:

他立高天,我在那里;他在渊面的周围,划出圆圈。 上使穹苍坚硬,下使渊源稳固,为沧海定出界限,使 水不越过祂的命令,立定大地的根基。

那时,我在祂那里为工师,日日为祂所喜爱,常常在 祂面前踊跃,踊跃在祂为人预备可住之地,也喜悦住 在世人之间。(8:27-31)

神创造天地时,智慧为工师,意即神藉他创造天地。 神是借着说话创造天地,而圣子就是道(word),从神 而出,是神的发表,将神表明出来。

# ●神借着智慧创造天地:

他立高天,我在那里;他在渊面的周围,划出圆圈。 上使穹苍坚硬,下使渊源稳固,为沧海定出界限,使 水不越过祂的命令,立定大地的根基。

那时,我在祂那里为工师,日日为祂所喜爱,常常在 祂面前踊跃,踊跃在祂为人预备可住之地,也喜悦住 在世人之间。(8:27-31)

因为万有都是靠他(爱子)造的,无论是天上的,地上的;能看见的,不能看见的;或是有位的,主治的,执政的,掌权的;一概都是借着他造的,又是为他造的。(西1:16)

# ●神借着智慧创造天地:

他立高天,我在那里;他在渊面的周围,划出圆圈。 上使穹苍坚硬,下使渊源稳固,为沧海定出界限,使 水不越过祂的命令,立定大地的根基。

那时,我在祂那里为工师,日日为祂所喜爱,常常在 祂面前踊跃,踊跃在祂为人预备可住之地,也喜悦住 在世人之间。(8:27-31)

道成了肉身,住在世人之间,被称为以马内利,就是神与人同在。显见此处的智慧,的确是指圣子。

众子啊,现在要听从我,因为谨守我道的,便为有福。 要听教训就得智慧,不可弃绝。

听从我、日日在我门口仰望、在我门框旁边等候的,那人便为有福。(8:32-34)

所罗门也许每天会派人在宫门口,宣读他新完成的箴言或诗歌(他作了箴言3000句,诗歌1005首)。

所以他的粉丝们就日日在宫门口仰望,在王宫门框旁边等候,要听所罗门新发表的智慧话。

所罗门说,如此渴慕智慧的人,是有福的。

众子啊,现在要听从我,因为谨守我道的,便为有福。 要听教训就得智慧,不可弃绝。

听从我、日日在我门口仰望、在我门框旁边等候的,那人便为有福。(8:32-34)

对我们而言,这门口、门框旁,就是我们读经的内室 ,或聚会听道的地方,神在那里按时供应rhema。 因为寻得我的,就寻得生命,也必蒙耶和华的恩惠。 得罪我的,却害了自己的性命;恨恶我的,都喜爱死亡。(8:35-36)

我对你们所说的话(rhema),就是灵,就是生命。(约6:63)

这房子有七根柱子,所以不是一般住宅,而是一个很大的宴会厅。智慧建造这房屋,就是为了容纳和招待许多宾客。只要人愿来赴宴,这里的席位是充足的。

在我父的家里有许多住处;若是没有,我就早已告诉你们了。我去原是为你们预备地方去。我若去为你们预备了地方,就必再来接你们到我那里去,我在哪里,叫你们也在那里。(约12:2-3)

## 灵意上:

- ●房屋:教会,就是神的家(house)
- ●智慧建造房屋:代表基督建造教会
- ●柱子: 得胜者

得胜的,我要叫他在我神殿中作柱子,他也必不再 从那里出去。(启3:12)

#### 灵意上:

- ●七:时间上的一个完整循环(七日、七年、七印、七号、七碗、七教会—教会历史的七个时期、七头一历史上的七个罗马皇帝)
- ●七根柱子: 历世历代的所有得胜者
- → 基督建造教会, 塑造出历世历代的得胜者, 成为他的见证, 彰显他的荣美。

# 灵意上:

●牲畜:基督(被杀的祭牲)

●旨酒: 圣灵

●使女:传道者

→ 基督派遣传道者出去,邀请人赴福音盛宴,来接受他,享受他,领受圣灵,进入教会。

说:「谁是愚蒙人,可以转到这里来!」

又对那无知的人说:「你们来,吃我的饼,喝我调和的酒。你们愚蒙人,要舍弃愚蒙,就得存活,并要走光明的道」。(9:4-6)

智慧代表基督,他的饼和他的酒,就代表基督的身体和血。吃他的饼,喝他的酒,就是领受他的自己,得到他的生命,与他合一。这就是福音的核心,是这场筵席的目的。

指斥亵慢人的,必受辱骂;责备恶人的,必被玷污。

不要责备亵慢人,恐怕他恨你;要责备智慧人,他必 爱你。

教导智慧人,他就越发有智慧;指示义人,他就增长 学问。(9:7-9)

不要把圣物给狗,也不要把你们的珍珠丢在猪前,恐怕他践踏了珍珠,转过来咬你们。(太7:6)

要撒种在好土上,不要浪费时间在路旁的硬土上,因为时机或对象不对。要顺着圣灵撒种,就会有好收成。

敬畏耶和华是智慧的开端;认识至圣者便是聪明。

你借着我,日子必增多,年岁也必加添。

你若有智慧,是于自己有益;你若亵慢,就必独自担当。(9:10-12)

得着智慧,日子年岁就增加,这固然可按字面理解, 但这日子年岁,更可能是指神所认定的日子年岁。

智慧人也许在世上的寿数不长,但在神眼中,他的日子年岁却比别人长,因为这些日子在神面前都算数。

反之, 愚昧人活再久, 神看却是一片空白, 完全虚度。

愚昧的妇人喧嚷;她是 愚蒙,一无所知。

她坐在自己的家门口, 坐在城中高处的座位上, 呼叫过路的,就是直行 其道的人,

说:「谁是愚蒙人,可 以转到这里来!」

又对那无知的人说: 「偷来的水是甜的,暗 吃的饼是好的。」

(9:13-17)

那名叫「智慧」的妇人, 呼 召人来享受她的筵席。

另有一个名叫「愚昧」的妇人,也在呼召人,诱惑人去和她行淫,说「偷来的水是甜的,暗吃的饼是好的。」

愚昧的妇人喧嚷;她是 愚蒙,一无所知。

她坐在自己的家门口, 坐在城中高处的座位上, 呼叫过路的,就是直行 其道的人,

说:「谁是愚蒙人,可 以转到这里来!」

又对那无知的人说:

「偷来的水是甜的,暗 吃的饼是好的。」

(9:13-17)

智慧建造房屋,凿成七根柱子,宰杀牲畜,调和旨酒,设摆筵席;打发使女出去,自己在城中至高处呼叫,

说:「谁是愚蒙人,可以转到这里来!」

又对那无知的人说:「你们来,吃我的饼,喝我调和的酒。你们愚蒙人,要舍弃愚蒙,就得存活,并要走光明的道」。(9:1-6)

# 箴言第10-31章 分题查经